
	

SINESTESIEONLINE	
SUPPLEMENTO	DELLA	RIVISTA	«SINESTESIE»	
ISSN	2280-6849	
a.	XIV,	n.	49,	2025	–	Speciale	Ercole	Tasso	 letterato,	 filosofo	e	manager	nella	
Lombardia	veneziana	tra	Cinque	e	Seicento,	a	cura	di	Cristina	Cappelletti,	Mas-
simo	Castellozzi	ed	Eleonora	Gamba	

	

	
Visioni	del	conforto	in	Ercole	Tasso	
Ercole	Tasso:	Visions	of	comfort	for	those	sentenced	to	death	
	
VINCENZO	LAVENIA	
	
	
ABSTRACT	
Il	confortatore	di	Ercole	Tasso	fu	pubblicato	nel	
1595	come	un	riadattamento	e	una	traduzione	in	
volgare	italiano	di	una	fortunata	opera	elaborata	
dal	 gesuita	 Juan	de	Polanco.	 Il	 libro	 di	 Tasso	 fu	
concepito	come	un	manuale	destinato	ai	membri	
dell’élite	 di	 Bergamo,	 arruolati	 nella	 maggiore	
confraternita	 della	 città,	 allo	 scopo	 di	 ammae-
strarli	su	come	consolare	i	moribondi	e	come	assi-
stere	 i	 condannati	 a	morte.	 Questo	 saggio	 rico-
struisce	 la	 genesi	 del	 testo	 e	 lo	 confronta	 con	
quello	di	Polanco,	cercando	di	individuare	le	diffe-
renze	tra	i	due	scritti,	di	elencare	le	fonti	usate	da	
Tasso	e	di	mettere	a	fuoco	l’eccentrica	cultura	re-
ligiosa	dell’autore.	
	
PAROLE	 CHIAVE:	 Ercole	 Tasso,	 Juan	 de	 Polanco,	
Bergamo,	Artes	 bene	 moriendi,	 Savonarolismo,	
Pena	capitale

Il	confortatore	(The	Comforter)	by	Ercole	Tasso	
was	 published	 in	 1595	 as	 a	 readaptation	 and	
translation	 into	 the	 Italian	 vernacular	 of	 a	
successful	 work	 by	 the	 Jesuit	 Juan	 de	 Polanco.	
Tasso's	book	was	conceived	as	a	manual	intended	
for	members	 of	 Bergamo's	 elite,	 enrolled	 in	 the	
city's	 largest	 confraternity,	 with	 the	 aim	 of	
teaching	them	how	to	console	the	dying	and	how	
to	 assist	 those	 condemned	 to	 death.	 This	 essay	
reconstructs	the	genesis	of	the	text	and	compares	
it	 with	 Polanco’s,	 attempting	 to	 identify	 the	
differences	 between	 the	 two	 works,	 to	 list	 the	
sources	used	by	Tasso,	and	to	focus	on	the	author's	
idiosyncratic	religious	culture.	
	
KEYWORDS:	 Ercole	 Tasso,	 Juan	 de	 Polanco,	 Ber-
gamo,	Artes	bene	moriendi,	Savonarolism,	Capi-
tal	Punishment.	

AUTORE	
Vincenzo	Lavenia	insegna	Storia	moderna	all’Università	di	Bologna	e	si	occupa	di	storia	religiosa	e	culturale	
del	Cinque-Seicento.	Tra	le	sue	pubblicazioni:	Dio	in	uniforme.	Cappellani,	catechesi	cattolica	e	soldati	in	età	
moderna,	il	Mulino,	Bologna	2017;	(con	F.	Benigno),	Peccato	o	crimine.	La	Chiesa	di	fronte	alla	pedofilia,	
Laterza,	Roma-Bari	2021;	(con	C.	Petrolini	e	S.	Pavone),	Sacre	metamorfosi.	Racconti	di	conversione	tra	
Roma	e	il	mondo	in	età	moderna,	Viella,	Roma	2022.	A	Bologna	co-dirige	un	centro	internazionale	di	studi	
sulle	Inquisizioni	(https://inquire.unibo.it).	Con	A.	Prosperi	e	J.	Tedeschi	ha	coordinato	il	Dizionario	storico	
dell’Inquisizione,	4	voll.,	Edizioni	della	Normale,	Pisa	2010.	
vincenzo.lavenia@unibo.it	 	



	
	

VISIONI	DEL	CONFORTO	IN	ERCOLE	TASSO
	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 172	

	

	
Alla	memoria	di	Pier	Maria	Soglian	

	
	
1.	Ben	morire	e	confortare	
C’è	stato	un	momento	in	cui	il	tema	della	morte	ha	preso	posto	tra	quelli	prati-

cati	dalla	storiografia	europea,	a	partire	dalle	suggestioni	della	sociologia	religiosa	e	
dell’antropologia	riverberatesi	sul	gruppo	di	studiosi	che	ruotava	intorno	alla	rivista	
delle	«Annales».	È	stato	quello	in	cui	Alberto	Tenenti	ha	pubblicato	un	celebre	sag-
gio1	e,	qualche	anno	dopo,	 sono	stati	 stampati	uno	dopo	 l’altro	alcuni	volumi	che	
hanno	intersecato	la	storia	sociale,	la	storia	religiosa,	la	storia	dei	sentimenti	(o	delle	
mentalità)	e	la	storia	materiale	e	iconografica.2	Da	quel	tempo	molta	acqua	è	passata	
sotto	i	ponti,	tanto	che	le	ricerche	sul	tema,	come	è	accaduto	per	ogni	altro	campo	
d’indagine,	si	sono	moltiplicate.3	Eppure,	nonostante	la	selva	di	contributi	sulla	per-
cezione	sociale	e	religiosa	dei	momenti	ultimi	nella	societas	Christiana	tardo-medie-
vale	e	moderna,	fino	a	qualche	tempo	fa	non	avevamo	a	disposizione	alcun	reperto-
rio	che	rubricasse	 il	genere	di	scritture	pensato	per	 istruire	 i	pastori	e	 i	 fedeli	ad	
apprestarsi	a	una	pia	dipartita	dalla	valle	di	lacrime	della	condizione	mondana.	Si	
allude	alle	artes	bene	moriendi,	a	cui	si	può	ascrivere	l’opera	di	Ercole	Tasso	oggetto	
di	questo	intervento.	Di	recente,	sulla	scia	di	un	lavoro	di	Roger	Chartier,4	per	l’Italia	
un	contributo	di	Patrizi	ha	cercato	di	rimediare	a	questa	mancanza,5	ricordandoci	
che	 le	Artes	 cominciarono	 a	 diffondersi	 dalla	 seconda	metà	del	Quattrocento:	 un	
tempo	di	forte	rinnovamento	spirituale	in	cui	prese	a	circolare	un	primo	e	anonimo	
libretto	di	pietà	(l’Ars	moriendi),	corredato	di	illustrazioni	che	raffiguravano	la	lotta	
di	demoni	e	angeli	per	il	guadagno	dell’anima	del	morituro.	Elaborato	in	area	franco-

	
	
1	A.	TENENTI,	Ars	moriendi.	Quelques	notes	sur	le	problème	de	la	mort	à	la	fin	du	XVe	siècle,	in	«Annales.	
Économies,	Sociétés,	Civilisations»,	VI,	1951,	pp.	433-446.	
2	ID.,	Il	senso	della	morte	e	l’amore	della	vita	nel	Rinascimento	(Francia	e	Italia),	Einaudi,	Torino	1957;	
M.	VOVELLE,	Piété	baroque	et	déchristianisation	en	Provence	au	XVIIIe	siècle.	Les	attitudes	devant	la	mort	
d’après	les	clauses	de	testaments,	Plon,	Paris	1973;	ID.,	La	mort	et	l’Occident	de	1300	à	nos	jours,	Galli-
mard,	Paris	1983;	P.	ARIES,	Essais	sur	l’histoire	de	la	mort	en	Occident:	du	Moyen	Age	à	nos	jours,	Seuil,	
Paris	1975;	P.	CHAUNU,	La	mort	à	Paris,	XVIe,	XVIIe,	XVIIIe	siècles,	Fayard,	Paris	1978.	
3	Vedi	D.	CARNEVALE,	Dalla	morte	pensata	alla	morte	vissuta.	La	storiografia	sulla	morte	dall’età	dei	
classici	all’esplosione	odierna,	in	«Il	Palindromo.	Storie	al	rovescio	e	di	frontiera»,	IX,	2013,	pp.	75-91.	
Da	ultimo	The	Moment	of	Death	in	Early	Modern	Europe,	c.	1450-1800,	eds.	B.	Brunner,	M.	Christ,	Brill,	
Leiden-Boston	2024.		
4	R.	CHARTIER,	Les	 arts	 de	mourir,	 1450-1600,	 in	 «Annales.	 EY conomies,	 Sociétés,	 Civilisations»,	 31,	
1976,	pp.	51-75.	Vedi	anche	C.P.	VOGT,	Patience,	Compassion,	Hope,	and	the	Christian	Art	of	Dying	Well,	
Rowman	&	Littlefield,	Lanham	2004.	
5	E.	PATRIZI,	The	‘Artes	moriendi’	as	Source	for	the	History	of	Education	in	Modern	History.	First	Research	
Notes,	in	‘Mors	certa,	hora	incerta’.	Tradiciones,	representaciones	y	educación	ante	la	muerte,	a	cura	di	
S.	González	Gómez,	I.	Pérez	Miranda,	A.	M.	Gómez	Sánchez,	FahrenHouse,	Salamanca	2016,	pp.	195-

259.	Ma	nel	repertorio	non	figura	l’opera	di	Ercole	Tasso.		



	
	

VINCENZO	LAVENIA	
	
	

	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 173	

	

tedesca,	forse	da	un	frate	domenicano	attivo	nella	Germania	meridionale,	il	testo	–	
dapprima	diffuso	in	forma	manoscritta	–	guadagnò	rapida	fortuna	grazie	alla	neo-
nata	tecnica	della	stampa,	che	gli	garantì	una	larga	diffusione	in	tutta	Europa.	Il	pic-
colo	best-seller,	inoltre,	fu	subito	volgarizzato:	in	Italia	la	versione	attribuita	a	Do-
menico	Capranica	ebbe	oltre	una	dozzina	di	edizioni	sino	alla	fine	del	XVI	secolo.6	La	
presenza	di	confraternite,	ispirate	dagli	ordini	mendicanti	ma	ancora	governate	dal	
laicato	urbano,	contribuì	alla	circolazione	di	quei	libretti:	le	arti	di	ben	morire,	in-
fatti,	fornivano	uno	strumento	per	l’esercizio	di	quell’opera	di	misericordia	che	con-
sisteva	nel	conforto	degli	affiliati	moribondi.7		

Poi	venne	il	momento	della	crisi,	o	meglio	di	proposte	di	riforma	interiore	che	
sfidavano	l’autorità	ecclesiastica	e	la	pretesa	del	clero	di	incunearsi	sin	negli	istanti	
ultimi	della	vita.	Nel	De	preparatione	ad	mortem	(1534),	Erasmo	abbandonò	la	strut-
tura	 adottata	 dalle	 precedenti	artes	 bene	moriendi	 per	 accantonare	 la	 pedagogia	
della	paura	e	insistere	sui	frutti	spirituali	che	potevano	derivare	dall’incertezza	circa	
la	salvezza	ultraterrena	e	dal	riconoscimento	della	fragilità	umana.	Sul	letto	di	morte	
il	fedele	doveva	chiedere	perdono	a	Dio	confessandogli	ogni	colpa	per	disporsi	alla	
conversione,	imitando	i	momenti	ultimi	dell’esistenza	di	Cristo,	intavolando	un	pio	
dialogo	 con	 il	 Creatore	 e	 riponendo	 fiducia	 nell’immensa	 misericordia	 di	 Dio. 8	
Exomologesis	e	imitatio	Christi:	una	proposta	senz’altro	diversa	da	quella	di	Lutero	
e	di	Calvino,	ma	come	quella	dei	maestri	della	Riforma	tendente	a	svalutare	la	me-
diazione	del	clero	e	l’ansia	per	la	riduzione	delle	pene	nel	luogo	intermedio	dell’al-
dilà	quando	ci	si	apprestava	a	rendere	l’anima	a	Dio.9	La	frattura	protestante	modi-
ficò	la	concezione	del	rapporto	tra	i	vivi	e	i	morti	in	larga	parte	dell’Europa,	mentre	
la	Chiesa	romana	riaffermava	la	sua	dottrina	sin	dalla	formulazione	dei	primi	atti	del	
concilio	tridentino.	I	sacramenti	e	le	indulgenze	dovevano	confortare	il	morituro,	a	
cui	spettava	l’onere	di	sgravare	la	coscienza	in	presenza	di	un	prete,	riponendo	fidu-
cia	nella	mediazione	del	clero,	oltre	che	nella	misericordia	divina.	

	
	
6	Tractatus	breuis	ac	ualde	utilis	de	arte	&	scientia	bene	moriendi,	Bernardum	Pictorem	&	Erhardum	
Ratdolt	de	Augusta	una	cum	Petro	Loslein,	Venezia	1478;	Incomincia	el	tratato	delarte	di	ben	morire,	
s.e.,	Venezia	1478.	
7	Più	in	generale:	R.	RUSCONI,	«Tesoro	spirituale	della	compagnia»:	i	libri	delle	confraternite	nell’Italia	
del	 ’500,	 in	Confréries	 et	 dévotions	 dans	 la	 catholicité	moderne	 (mi-XVe	 -	 début	XIXe	 siècle),	 éds.	B.	
Dompnier,	P.	Vismara,	École	Française	de	Rome,	Rome	2008,	pp.	3-38.		
8	Vedi	un’edizione	e	traduzione	recente:	E.	DA	ROTTERDAM,	La	preparazione	alla	morte,	 in	ID.,	Scritti	
religiosi	e	morali,	a	cura	di	C.	Asso	e	A.	Prosperi,	Einaudi,	Torino	2004,	pp.	433-479.	Il	primo	volga-
rizzamento	italiano:	Il	divotissimo	libro	de	la	preparatione	alla	morte	[...]	di	latino	nel	volgare	idioma	
tradotto.	Novamente	con	diligenza	corretto	et	stampato,	Vettor	de	Rabani	e	compagni,	Venezia	1539.		
9	Vedi	M.	CARBONNIER-BURKARD,	Les	manuels	réformés	de	préparation	à	la	mort,	in	«Revue	de	l’histoire	
des	religions»,	CCXVII,	2000,	pp.	363-380;	A.	REINIS,	Reforming	the	Art	of	Dying:	The	Ars	Moriendi	in	the	
German	Reformation	(1519-1528),	Ashgate,	Aldershot	2007.		



	
	

VISIONI	DEL	CONFORTO	IN	ERCOLE	TASSO
	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 174	

	

In	Italia	le	artes	bene	moriendi,	non	sempre	distinguibili	dai	libretti	de	contemptu	
mundi,	si	erano	diffuse	sin	dal	Quattrocento:	il	vescovo	di	Padova	e	umanista	Pietro	
Barozzi	ne	aveva	stilata	una	che	sarebbe	stata	stampata	nel	1531.10	Nel	1515	il	pre-
dicatore	Pietro	da	Lucca,	dopo	avere	subito	accuse	di	eresia,	pubblicò	a	Venezia	una	
Doctrina	del	ben	morire	(e	del	ben	vivere)	corredata	dalle	risposte	ad	«alchuni	belli	
dubij	theologici»:	un	testo	che	avrebbe	avuto	una	quindicina	di	ristampe	sino	alla	
fine	del	XVI	secolo.11	Dopo	il	concilio	di	Trento	toccò	al	medico,	filosofo	e	poeta	bre-
sciano	Bartolomeo	Arnigio	pronunciare	un	Discorso	intorno	al	disprezzo	della	morte	
prontamente	pubblicato	a	Padova.12	E	nel	1582	fu	la	volta	della	stampa	e	traduzione	
di	 alcuni	 avvertimenti	 stilati	 in	 spagnolo	 prima	 della	 morte	 dal	 giurista	 Giulio	
Claro.13	Pietro	Buonfanti,	autore	di	quest’impresa	editoriale,	ne	approfittò	per	ag-
giungere	in	appendice	al	testo	una	riflessione	sulla	Virtù	e	gli	effetti	dell’estrema	un-
zione,	ma	soprattutto	contribuì	all’importazione	della	letteratura	parenetica	e	devo-
zionale	spagnola	del	Cinquecento,	traducendo	le	opere	del	frate	domenicano	Luis	de	
Granada	(poco	amato	in	patria,	ma	molto	apprezzato	da	Carlo	Borromeo	e	da	Ga-
briele	Paleotti)	e	 l’opera	sulla	buona	morte	(El	 libro	de	 la	vanidad	del	mundo)	del	
frate	minore	Diego	de	Estella.14	La	‘moda	iberica’	dell’arte	di	ben	morire	inondò	la	
Penisola	italiana	dopo	la	chiusura	del	concilio	di	Trento,	e	in	questo	quadro	si	dovrà	
collocare	lo	scritto	di	Juan	de	Polanco	rimaneggiato	da	Ercole	Tasso.	Ma	si	dovrebbe	
parlare	anche	di	crescente	clericalizzazione	del	genere	delle	arti	cattoliche	di	ben	
morire,	nella	cui	stesura,	dalla	fine	del	Cinquecento,	prevalsero	e	si	distinsero	autori	
arruolati	nella	Compagnia	di	Gesù,	come	lo	stesso	Polanco	e	il	cardinale	Bellarmino,	
l’eminente	teologo	che,	prima	di	spirare,	nel	1620,	diede	alle	stampe	una	riflessione	

	
	
10	P.	BARROCIUS,	De	modo	bene	moriendi,	Nicolini	da	Sabbio,	Giovanni	Antonio	&	fratelli,	Venezia	1531.		
11	P.	DA	LUCHA,	Doctrina	del	ben	morire,	con	molte	utile	resolutione	de	alchuni	belli	dubij	theologici,	Si-
mone	de	Luere,	Venezia	1515.		
12	B.	ARNIGIO,	Discorso	 intorno	al	disprezzo	della	morte,	da	 lui	 fatto	 in	Padoua	nell’Accademia	de	gli	
Animosi,	Lorenzo	Pasquati,	Padova	1575.	Sempre	in	ambito	laicale	veneto:	G.	MCCLURE,	The	‘Artes’	and	
the	‘Ars	moriendi’	in	Late	Renaissance	Venice:	The	Professions	in	Fabio	Glissenti’s	‘Discorsi	morali	contra	
il	dispiacer	del	morire,	detto	Athanatophilia’	(1596),	in	«Renaissance	Quarterly»,	LI,	1998,	pp.	92-127.		
13	G.	CLARO,	Ammaestramenti	sopra	il	ben	viuere,	&	il	ben	morire.	Tradotti	di	Spagnuola	in	lingua	To-
scana	dal	reuerendo	m.	Pietro	Buonfanti	piouano	di	Bibbiena,	Giorgio	Marescotti,	Firenze	1582.	Alla	
Biblioteca	Nacional	de	Madrid,	ms.	2058,	figura	una	Instruction	que	el	señor	Julio	Claro,	Regente	del	
stado	de	Milán,	hizo	para	el	tiempo	de	su	muerte	con	copia	de	una	carta	a	su	amigo	y	hermano,	fol.	48	
sgg.		
14	D.	DE	ESTELLA,	Dispregio	della	vanità	del	mondo,	Fiorin	Franceschini	et	Piero	Pagani	fratelli,	Venezia	
1581.	L’opera	(1562)	era	stata	già	tradotta	da	Geremia	Foresti	nel	1575.	



	
	

VINCENZO	LAVENIA	
	
	

	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 175	

	

sul	 ben	 morire,	 circolata	 presto	 anche	 nelle	 lingue	 volgari	 in	 tutta	 l’Europa	 ba-
rocca.15	Nell’arco	di	tempo	in	cui	le	confraternite	cittadine	furono	messe	sotto	con-
trollo	dal	clero	e	si	nobilitarono,	le	arti	di	ben	morire	smisero	di	essere	prodotte	da	
esponenti	del	 laicato.	La	rielaborazione	di	Tasso	sul	 testo	di	Polanco	costituì	una	
delle	poche	eccezioni	e	merita	attenzione	anche	in	questa	chiave,	oltre	che	per	l’abi-
lità	nel	rendere	il	libro	adatto	al	conforto	dei	condannati	a	Bergamo.	

È	stato	Prosperi	a	rilevare	l’importanza	dei	riti	che	nell’Italia	tardo-medievale	e	
moderna	hanno	trasfigurato,	edulcorato	e	guarnito	gli	istanti	ultimi	delle	donne	e	
degli	uomini	destinati	 alla	pena	capitale,	 con	 tanto	di	 impegno	 istituzionale	delle	
confraternite	specializzate	nella	buona	morte	e	di	produzione	di	testi	manoscritti	e	
a	stampa	che	trassero	ispirazione	dalle	artes	moriendi.	Come	si	legge,	«quella	che	era	
stata	concepita	come	un’estensione	dell’opera	di	misericordia	di	assistere	i	morenti	
e	di	seppellire	i	defunti	in	terra	benedetta	si	era	trasformata	in	una	funzione	sempre	
più	importante	per	i	poteri	laici	ed	ecclesiastici».16	Se	il	caso	napoletano	è	stato	al	
centro	 delle	 indagini	 di	 Romeo,17 	quello	 bolognese	 ha	 intrigato	 Prosperi,	 che	 ha	
messo	a	fuoco	il	grado	di	sofisticazione	raggiunto	dalla	produzione	di	manuali	e	dai	
riti	praticati	dalla	Confraternita	della	morte	felsinea,	in	rapporto	con	le	esperienze	
maturate	a	Roma	nel	solco	della	spiritualità	savonaroliana	e,	più	tardi,	oratoriana.	
Nel	XVIII	secolo	Carlo	Antonio	Macchiavelli,	priore	della	Scuola	di	confortatori	bolo-
gnesi,	avrebbe	catalogato	un	centinaio	di	opere	gemmate	nei	due	secoli	precedenti	
dalla	pratica	pia	(e	socialmente	prestigiosa)	di	assistere	i	condannati	a	morte,18	tra	
le	quali	spiccava	la	seicentesca	raccolta	di	istruzioni	dettate	da	Pompeo	Serni	per	gli	
affiliati	alla	confraternita	romana	di	S.	Giovanni	Decollato,	detta	dei	Fiorentini;19	ma	
già	nel	1545	un	testo	del	genere	era	apparso	a	uso	della	Compagnia	di	giustizia	di	

	
	
15	R.	BELLARMINUS,	De	arte	bene	moriendi	libri	duo,	Giovanni	Battista	Bidelli,	Milano	1620;	ID.,	Dell’arte	
di	ben	morire	libri	due,	tradotta	in	lingua	toscana	dal	sig.	Marcello	Ceruini,	Pietro	Cecconcelli,	Firenze	
1620.		
16	A.	PROSPERI,	Delitto	e	perdono.	La	pena	di	morte	nell’orizzonte	mentale	dell’Europa	cristiana.	XIV-XVIII	
secolo,	Einaudi,	Torino	2013,	p.	232.	Ma	vedi	anche	N.	TERPSTRA,	Esecuzioni	e	teatro	delle	pene	a	Bolo-
gna	nel	XVI	e	XVII	secolo:	pene	capitali,	pratiche	di	conforto	e	ruolo	della	Conforteria	della	Morte,	in	Ar-
chivi,	storia,	arte	a	Bologna:	per	Mario	Fanti,	a	cura	di	P.	Foschi,	M.	Giansante,	A.	Mazza,	Bologna	Uni-
versity	Press,	Bologna	2023,	pp.	313-326.	
17	G.	ROMEO,	Aspettando	il	boia.	Condannati	a	morte,	confortatori	e	inquisitori	nella	Napoli	della	Con-
troriforma,	Sansoni,	Firenze	1993.	
18	A.	PROSPERI,	Delitto	e	perdono	cit.,	p.	236.	
19	Vedi	ora	V.	PAGLIA,	La	morte	confortata.	Riti	della	paura	e	mentalità	religiosa	a	Roma	nell’età	mo-
derna	con	la	trascrizione	di	Pompeo	Serni,	‘Trattato	utilissimo	per	confortare	i	condennati	a	morte	per	
via	di	giustizia’,	Edizioni	di	Storia	e	Letteratura,	Roma	2020.	



	
	

VISIONI	DEL	CONFORTO	IN	ERCOLE	TASSO
	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 176	

	

Perugia.20	Quanto	a	Roma,	e	al	legame	che	la	pratica	del	conforto	ebbe	con	le	espe-
rienze	savonaroliane	sconfitte	a	Firenze,	basti	guardare	a	un	manuale	del	domeni-
cano	Zanobi	de’	Medici,	pubblicato	più	tardi	da	un	chierico	che	si	era	lasciato	alle	
spalle	molte	inquietudini	eterodosse:	Tullio	Crispoldi.21	Fu	su	questa	tradizione	che	
si	innestò	la	circolazione	italiana	del	vademecum	di	Polanco.	

	
	
2.	La	proposta	di	un	gesuita	
	
Di	origine	conversa;	segretario	di	Loyola	e	dei	suoi	 immediati	 successori	alla	

guida	della	Compagnia,	Diego	de	Laínez	e	Francisco	de	Borja;	storico	e	co-estensore	
delle	Costituzioni	dell’Ordine;	egli	stesso	candidato	al	generalato	nel	1575	(il	papa	
impose	che	fosse	eletto	il	fiammingo	Eberhard	Mercurian),	Polanco	(1516-1576)	è	
ritenuto	giustamente	uno	dei	protagonisti	della	prima	generazione	di	gesuiti,	che	
negli	Esercizi	spirituali	elaborati	da	Ignazio	trovarono	una	fonte	di	coesione	come	
gruppo	e	un	metodo	straordinario	per	la	formazione	disciplinata	dei	membri	e	degli	
allievi,	 si	 trattasse	 della	 pietà,	 dell’esame	 di	 coscienza,	 della	 supina	 disposizione	
all’ascolto	e	della	silente	rappresentazione	mentale	delle	cose	divine.22	Considerato	
quasi	l’inventore	del	sistema	di	comunicazione	capillare	che	fu	un	vanto	della	Com-
pagnia,	Polanco	completò	la	sua	formazione	a	Padova,	per	breve	tempo	esercitò	i	
suoi	ministeri	a	Bologna	e	scrisse	un’istruzione	per	somministrare	gli	Esercizi.	Dopo	
la	partecipazione	alla	seconda	fase	del	concilio	di	Trento,	che	aveva	deliberato	 in	
materia	di	penitenza,	nel	1554	stilò	uno	dei	più	fortunati	manuali	per	i	confessori	

	
	
20	G.	MAFFANI,	Operetta	la	qual	contiene	l’ordine	et	il	modo	hanno	a	tenere	quelli	de	la	Compagnia	della	
giustitia	di	Perugia	quando	haveranno	a	confortare	li	condannati	alla	morte,	Girolamo	Cartolari,	Pe-
rugia	1545.	
21	ZANOBI	DE’	MEDICI,	Trattato	utilissimo	in	conforto	de’	condennati	a	morte	per	via	di	giustizia,	Valerio	
Dorico,	Roma	1565	(in	appendice	Alcune	ragioni	da	confortare	coloro,	che	per	la	giustizia	pubblica	si	
trovano	condannati	alla	morte	di	Crispoldi).	L’opera	ebbe	una	ristampa	ad	Ancona	nel	1572.		
22	Con	 le	pagine	classiche	di	 J.W.	O’MALLEY,	The	First	 Jesuits,	Harvard	University	Press,	Cambridge	
(Mass.)	1993,	trad.	it.	I	primi	gesuiti,	Vita	e	Pensiero,	Milano	1999,	sulla	figura	di	Polanco	vedi	almeno	
J.	G.	DE	CASTRO	VALDÉS,	Polanco:	el	humanismo	de	los	jesuitas	(Burgos	1517-Roma	1576),	Mensajero-Sal	
Terrae-Universidad	Pontificia	Comillas,	Bilbao-Santander-Madrid	2012;	Jesuit	Pedagogy,	1540-1616:	
A	Reader,	eds.	C.	Casalini,	C.	Pavur,	Institute	of	Jesuit	Sources,	Boston	2016;	Los	Directorios	de	J.	A.	de	
Polanco,	SJ,	ed.	J.	G.	de	Castro	Valdés,	Universidad	Pontificia	Comillas,	Madrid	2016.	Senza	contare	
l’edizione	del	Chronicon,	la	raccolta	più	ampia	di	fonti	prodotte	dal	gesuita	resta	quella	dei	Polanci	
complementa.	Epistolae	et	commentaria,	addenda	caeteris	ejusdem	scriptis	dispersis	in	his	monumentis,	
2	voll.,	Matriti,	typis	Gabrielis	Lopez	del	Horno	1916-1917	(rist.	Romae,	MHSI,	1969).	Sul	sistema	di	

comunicazione	inventato	dai	gesuiti	vedi	M.	FRIEDRICH,	Government	and	Information-Management	in	
Early	Modern	Europe.	The	Case	of	the	Society	of	Jesus	(1540-1773),	in	«Journal	of	Early	Modern	His-
tory»,	XII,	2009,	pp.	1-25.		



	
	

VINCENZO	LAVENIA	
	
	

	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 177	

	

della	prima	età	moderna,23	e	più	tardi	mise	mano	a	una	Methodus	ad	eos	adiuvandos	
qui	moriuntur	stampata	poco	prima	del	trapasso.	A	pubblicarla	–	è	significativo	–	fu	
un	editore	 legato	all’attività	del	 santuario	mariano	di	Loreto	e	ai	gesuiti	presenti	
nella	Marca	anconetana:	quel	Sebastiano	Martellini	per	i	cui	tipi	uscirono	anche	al-
cune	opere	dei	padri	Gaspar	de	Loarte	e	Antonio	Possevino.24	

Chartier	e	più	di	recente	Castro	Valdés	hanno	illustrato	bene	i	caratteri	e	la	for-
tuna	della	Methodus	(1575).25	Fondato	sull’esperienza	pastorale	dei	gesuiti,	il	testo	
ebbe	almeno	17	edizioni	in	latino	(quasi	tutte	nel	XVI	secolo),	fu	volgarizzato	in	te-
desco	(1584)	e	 in	 francese	(1609)	ed	ebbe	una	tardiva	traduzione	 in	portoghese,	
senza	 contare	 la	 circolazione	manoscritta	 in	 spagnolo.	 Diviso	 in	 venti	 capitoli,	 il	
primo	dedicato	al	confortatore,	il	secondo	ai	familiari,	e	la	restante	parte	agli	ultimi	
istanti	di	vita	del	moribondo,	che	deve	disporsi	ai	sacramenti	(con	l’attento	esame	
di	coscienza,	la	restitutio	e	la	confessione;	la	comunione	e	l’estrema	unzione),	oltre	
che	occuparsi	del	destino	dei	beni	terreni	e	della	sepoltura,	 il	 libro	offrì	una	ricca	
casistica	psicologico-morale	utile	per	apprestare	il	fedele	alla	morte	con	l’assistenza	
e	l’intervento	del	sacerdote.	Una	parte	consistente	del	testo	(la	XVIII)	era	dedicata	al	
conforto	dei	condannati	a	morte:	una	sezione	che,	in	alcune	edizioni	successive,	finì	
per	diventare	un’appendice,	con	la	sostituzione	di	poche	pagine	in	luogo	del	capitolo	
XVIII.26	Ercole	Tasso	–	non	mi	pare	sia	stato	notato	–	non	fu	il	primo	a	valorizzare	la	
Methodus	di	Polanco	come	strumento	per	l’assistenza	dei	sentenziati	destinati	al	pa-
tibolo.	In	ogni	modo,	come	ha	osservato	Prosperi,		

letterato	laico	e	membro	importante	di	una	misericordia	cittadina,	facendo	suo	il	
testo	di	Polanco	e	offrendolo	con	tutti	gli	onori	alla	società	letteraria	del	suo	tempo,	

	
	
23	Breve	Directorium	ad	confessarii	ac	confitentis	munus	rite	obeundum	concinnatum,	Romae,	apud	Anto-
nium	Bladum,	1554.	Sulle	decine	di	edizioni	e	volgarizzamenti	di	questo	testo	vedi	M.	TURRINI,	La	coscienza	
e	le	leggi.	Morale	e	diritto	nei	testi	per	la	confessione	della	prima	età	moderna,	Il	Mulino,	Bologna	1991,	
ad	indicem.		
24	Cfr.	M.	BORRACCINI,	Martellini,	Sebastiano,	in	Dizionario	Biografico	degli	Italiani,	https://www.trec-
cani.it/enciclopedia/sebastiano-martellini_(Dizionario-Biografico)/	(url	consultato	il	24/07/2025).	
25	J.	POLANCUS,	Methodus	ad	eos	adiuuandos,	qui	moriuntur.	Ex	complurium	doctorum,	ac	piorum	scrip-
tis,	diuturnoque	vsu,	&	obseruatione	collecta,	Sebastiano	Martellini,	Macerata	1575.	Cfr.	J.	G.	DE	CASTRO	
VALDÉS,	 ‘Que	partan	de	esta	vida	en	gracia	y	amor	de	Dios’:	el	 ‘Directorio	para	ayudar	a	bien	morir’	
(1574)	del	P.	Juan	Alfonso	de	Polanco	SJ,	in	Discursos	después	de	la	muerte,	eds.	M.	J.	Fernández	Cor-
dero,	H.	Pizarro	Llorente,	Ediciones	Carmelitanas,	Madrid	2013,	pp.	15-38.	
26	Si	veda	l’edizione	lionese	che	precede	l’opera	di	Tasso:	J.	POLANCUS,	Methodus	ad	eos	adiuuandos,	
qui	moriuntur.	Ex	complurium	doctorum,	ac	piorum	scriptis,	diuturnoque	vsu,	&	obseruatione	collecta,	
Benoit	Rigaud,	Lyon	1590,	Appendix,	«Quomodo	adiuvandi	qui	propter	delicta	sua	damnati	a	iudici-
bus	mortis	sententiam	acceperunt»,	fols.	78v-91r.	In	questa	edizione	un	nuovo	capitolo	XVIII,	brevis-
simo	(«Quomodo	agendum	cum	iis	qui	per	ministros	iustitiae	mortem	violentam	subituri	sunt»,	fols.	

70v-73v),	prende	il	posto	dell’originale,	diventato	l’appendice,	per	opera	degli	editori	del	libro.		



	
	

VISIONI	DEL	CONFORTO	IN	ERCOLE	TASSO
	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 178	

	

[Tasso]	aderiva	alla	nuova	morale	tridentina	delle	intenzioni	e	delle	opere	e	pro-
poneva	un’alleanza	della	cultura	letteraria	laica	con	la	Compagnia	di	Gesù	sul	ter-
reno	decisivo	della	conversione	dei	morenti	e	dei	condannati.27	

Ma	fu	Tasso	il	primo	a	volgarizzare	in	italiano	le	pagine	di	Polanco?	E	soprat-
tutto,	quanto	aveva	contato	il	soggiorno	bolognese	nell’orientare	la	futura	scelta	di	
riscrivere	un’ars	moriendi	a	Bergamo?	Prosperi,	che	alla	Scuola	del	conforto	felsinea	
ha	dedicato	pagine	illuminanti,	accennando	alle	relazioni	di	Tasso	con	l’attività	delle	
confraternite	di	Bergamo,	ha	omesso	tuttavia	di	ricordare	che	a	lungo,	prima	del	ri-
torno	in	patria,	Ercole	aveva	assorbito	gli	umori	spirituali	circolanti	nella	seconda	
città	dello	Stato	pontificio.		

	
	
3.	Tasso	tra	Bologna	e	Bergamo	
	
Come	ci	ricorda	Castellozzi,28	al	tempo	di	Pio	IV	Ercole	si	trasferì	a	Bologna	per	

seguire	i	corsi	di	diritto,	inclinando	tuttavia	alla	riflessione	filosofica	più	che	allo	stu-
dio	delle	materie	giuridiche,	che	forse	trovò	aride.	La	sua	permanenza	in	una	città	la	
cui	élite	senatoria	e	accademica	si	rendeva	sempre	più	impermeabile	rispetto	al	con-
tado	e	ai	ceti	artigianali	urbani,	coincise	con	i	primi	anni	di	attività	dei	gesuiti	e	con	
le	sessioni	finali	del	Tridentino,	a	cui	diede	un	contributo	rilevante	quel	Gabriele	Pa-
leotti	destinato	a	diventare	prima	vescovo	e	poi	arcivescovo	di	Bologna	a	partire	dal	
1566.29	Dieci	anni	prima	un	notaio	coinvolto	nella	circolazione	del	dissenso	ereti-
cale,	Cristoforo	Pensabene,	più	tardi	a	fianco	di	Paleotti	come	vicario	della	diocesi,	
aveva	stilato	i	nuovi	statuti	della	Scuola	dei	confortatori,	contribuendo	alla	clerica-
lizzazione	e	nobilitazione	della	pia	Confraternita	di	S.	Maria	della	Morte,	affiliata	a	
quella	romana	dei	Fiorentini.30	Con	l’elezione	papale	di	Pio	V,	la	furia	del	tribunale	
inquisitoriale	si	sarebbe	abbattuta	sulla	circolazione	delle	idee	nella	città	che	ospi-
tava	l’antico	Studio	e	il	Collegio	di	Spagna;31	ma	Tasso	fece	in	tempo	a	godere	degli	
ultimi	momenti	di	relativa	libertà	intellettuale,	innamorandosi	di	una	Bianchi.	Diffi-
cile	non	pensare	che	i	riti	di	conforto	della	città	abbiano	lasciato	il	segno	sulla	sua	
maturazione	spirituale;	inoltre,	più	tardi,	Paleotti	sarebbe	stato	in	prima	linea	nel	
promuovere	la	circolazione	di	testi	dedicati	al	ben	morire.	Come	Carlo	Borromeo	a	

	
	
27	A.	PROSPERI,	Delitto	e	perdono	cit.,	p.	243.	
28	M.	CASTELLOZZI,	Tasso,	Ercole,	in	Dizionario	biografico	degli	italiani,	https://www.treccani.it/enci-
clopedia/ercole-tasso_(Dizionario-Biografico)/	(url	consultato	il	24/07/2025).	
29	Fondamentale	P.	PRODI,	Il	cardinale	Gabriele	Paleotti	1522-1597,	nuova	ed.	Il	Mulino,	Bologna	2022.	
30	A.	PROSPERI,	Delitto	e	perdono	cit.,	p.	130.	
31	G.	DALL’OLIO,	Eretici	e	 inquisitori	nella	Bologna	del	Cinquecento,	 Istituto	per	 la	Storia	di	Bologna,	
Bologna	1999.		



	
	

VINCENZO	LAVENIA	
	
	

	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 179	

	

Milano,	nella	sua	Bologna,	grazie	ai	tipi	di	Benacci,	stampatore	diocesano,	Paleotti	
avrebbe	dato	impulso	alla	circolazione	in	volgare	italiano	delle	opere	di	Granada	e	
Loarte,	senza	trascurare	Polanco,	di	cui	avrebbe	fatto	pubblicare	il	Directorium	per	
i	confessori32	e,	da	quanto	risulta	grazie	alle	istruzioni	raccolte	nell’Archiepiscopale,	
anche	la	Methodus.33	Sempre	nel	campo	delle	artes	bene	moriendi,	Paleotti	avrebbe	
affidato	a	un	chierico	bolognese	la	stesura	di	un	testo	in	volgare	che	non	farà	riferi-
menti	a	Polanco,	ma	come	l’opera	del	gesuita	si	chiuderà	con	tre	capitoli	destinati	a	
quanti	si	dedicavano	al	conforto	dei	condannati	a	morte.34	

Anche	se	non	abbiamo	prove	che	Ercole	sia	rimasto	in	diretto	contatto	con	gli	
ambienti	religiosi	e	spirituali	felsinei,	mi	premeva	evocare	questo	legame	e	la	for-
tuna	di	Polanco	a	Bologna,	che	pure	è	più	tarda	rispetto	al	soggiorno	di	Tasso.	In	ogni	
modo,	al	rientro	in	patria,	egli	dovette	coniugare	le	sue	aspirazioni	culturali	con	gli	
oneri	di	governo,	divenne	un	protagonista	della	vita	cittadina,	sino	a	coprire	a	lungo	
la	carica	di	nunzio	e	oratore	di	Bergamo	presso	il	governo	della	Serenissima	(1577-
1586).	Altri	stanno	lavorando	su	quest’aspetto	della	vita	pubblica	di	Ercole,	scanda-
gliando	la	corrispondenza	con	Venezia	conservata	nella	Biblioteca	Angelo	Mai:	carte	
che	registrano	l’impegno	dei	rappresentanti	cittadini	per	la	salvaguardia	dell’élite	
bergamasca.35	Ma	qui	va	ricordato	che	prendersi	cura	degli	interessi	della	città	si-
gnificava	anche	preservare	i	maggiori	istituti	urbani	di	carità	dagli	appetiti	dei	do-
minatori	veneziani.	Ercole	senz’altro	lo	fece,	guadagnandosi	così	un	prestigio	tale	da	
diventare	il	‘ministro’	della	potente	Misericordia	Maggiore	(1598).36	

	
	
32	I.	POLANCUS,	Breue	directorium	ad	confessarii,	et	confitentis	munus	ritè	obeundum	concinnatum.	Nunc	
iussu	[…]	D.	Gabrielis	card.	Palæoti	Bononiæ	Archiepiscopi	denuò	excussum,	Bononiæ,	apud	Alexan-
drum	Benatium,	1580	(e	1589).	Vedi	anche	Ordine	di	essaminare	et	studiare	la	seconda	parte	del	Di-
rettorio	de	confessori,	la	quale	è	utilissima,	Benacci,	Bologna	1581.		
33	G.	PALAEOTUS,	Archiepiscopale	Bononiense	sive	de	Bononiensis	Ecclesiae	administratione.	Continet	hic	
liber	non	solum	praecipuas,	ac	necessarias	episcopalis	officii	funciones,	sed	etiam	continuatam	quan-
dam	praxim	Bononiensis	Ecclesiae	gubernandae,	ex	Sacri	Concilii	Tridentini	decretis,	Giulio	Burchioni	
&	Giovanni	Angelo	Ruffinelli,	tipografo	Luigi	Zannetti,	Roma	1594,	p.	174.	Ma	da	quel	che	mi	risulta	

l’edizione	della	Methodus	promossa	da	Paleotti	non	si	è	conservata.		
34	Pratica	del	ben	morire	raccolta	da	probati	autori.	Per	il	Roncabasso	[Andrea	Bassi].	Doue	s’insegna	il	
modo	di	disporre	se	stesso,	e	gli	altri	ad	vna	morte	christiana.	Et	di	consolar’anchora	i	condannati	dalla	
giustitia	à	morte.	Non	meno	utile	à	sacerdoti,	che	à	laici,	Alessandro	Benacci,	Bologna	1583,	con	dedica	
a	Paleotti.	Il	testo	non	è	citato	né	da	Prodi	né	da	Prosperi.	
35	Sulla	scia	di	A.	PINETTI,	Nunzi	ed	ambasciatori	della	Magnifica	città	di	Bergamo	alla	Repubblica	di	
Venezia,	in	«Bergomum.	Bollettino	della	Civica	Biblioteca»,	XXIII,	1929,	pp.	33-57,	vedi	adesso	il	con-
tributo	di	A.	Sandonà	in	questo	fascicolo.	
36	Come	ha	scritto	L.	GHERARDI,	Il	Consorzio	della	Misericordia	Maggiore	di	Bergamo	e	la	Repubblica	di	
Venezia.	Aspetti	di	una	secolare	coesistenza,	 in	«Bergomum.	Bollettino	della	Civica	Biblioteca»,	XCI,	
1996,	pp.	125-144:	130,	la	Misericordia	ricorreva	spesso	alla	mediazione	del	nunzio	in	caso	di	con-

troversie	con	le	autorità	di	Venezia,	tanto	più	che	quel	luogo	pio	era	il	fulcro	della	vita	sociale	e	ogni	

suo	problema	si	trasformava	in	un	«nodo	amministrativo	che	la	Repubblica	doveva	sciogliere	con	

l’intera	città	di	Bergamo».	



	
	

VISIONI	DEL	CONFORTO	IN	ERCOLE	TASSO
	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 180	

	

Come	sappiamo,	il	Consorzio	aveva	preso	vita	nel	1265	circa,37	molti	anni	prima	
che	il	bergamasco	Venturino	de	Apibus	diffondesse	la	devozione	della	Disciplina,	fa-
vorendo	 la	nascita	delle	confraternite	 italiane	della	buona	morte.	Sin	dalla	regola	
antica	(capp.	VI	e	VII),	i	membri	della	Misericordia	erano	obbligati	a	presenziare	ai	
funerali	dei	confratelli	defunti	e	a	partecipare	alle	messe	in	loro	suffragio.	Agli	inizi	
dell’epoca	moderna,	quando	furono	licenziati	i	nuovi	statuti	(Regula	Consortii	magni	
Misericordiae	Civitatis	Pergami,	approvata	nel	1498),	la	Misericordia	riuscı	̀a	trasfor-
marsi	in	un	punto	di	riferimento	per	l’intera	città	e	le	sue	élites,	in	grado	di	estendere	
la	rete	di	opere	assistenziali	al	contado,	di	offrire	sollievo	materiale	e	morale	ai	car-
cerati	e	di	assistere	i	condannati	a	morte	accompagnandoli	al	patibolo,	in	continuità	
con	i	compiti	che	si	era	data	sin	dal	tardo	medioevo.	Venezia	provò	a	mettere	bocca	
nel	governo	e	nella	gestione	delle	risorse	dell’istituto	per	limitarne	il	potere	e	sog-
giogarlo;	tuttavia	il	Consorzio	riuscì	a	fronteggiare	le	ingerenze	della	Serenissima,	
fino	a	dotarsi	di	nuovi	ordini	nel	1620.38	A	quella	data	erano	morti	 sia	Ercole	sia	
l’editore	Comino	Ventura,	che	aveva	preso	il	posto	di	Vincenzo	Nicolini	da	Sabbio	
grazie	all’opera	di	promozione	della	stampa	cittadina	da	parte	di	Tasso.39	A	Bergamo	
si	era	chiusa	da	tempo	la	stagione	del	dissenso	ereticale.40	Ercole	di	fatto	appartenne	
alla	generazione	successiva,	più	o	meno	integrata	nel	conformismo	tridentino,	ma	
con	qualche	increspatura.	Intrigato	dalla	tradizione	cabalistica	e	da	quella	neo-pla-
tonica,	che	avrebbero	ispirato	la	sua	passione	per	i	libri	di	imprese,	nel	1578,	a	Ve-
nezia,	Tasso	aveva	mandato	alle	stampe	un	commento	al	Pater	Noster	che	ripren-
deva	in	modo	esplicito	quello	di	Giovanni	Pico	della	Mirandola,	alla	cui	fortuna	aveva	
già	contribuito	il	savonaroliano	Girolamo	Benivieni.41	Più	tardi,	nel	Confortatore,	Er-
cole	 avrebbe	 citato	 anche	 il	De	morte	 Christi	 et	 propria	 cogitanda	 pubblicato	 nel	

	
	
37	Cf.	R.	COSSAR,	The	Transformation	of	the	Laity	in	Bergamo	1265-c.	-	1400,	Leiden-Boston,	Brill	2006;	
Il	secolare	cammino	della	Misericordia	Maggiore	di	Bergamo	dall’antica	confraternita	all’attuale	fon-
dazione,	a	cura	di	G.O.	Bravi	e	C.G.	Fenili,	Centro	Studi	e	Ricerche	“Archivio	bergamasco”,	Bergamo	
2018.	
38	MARC’ANTONIO	BENAGLIO,	Institutione,	et	ordini	della	Misericordia	Maggiore	di	Bergamo,	Valerio	Ven-
tura,	Bergamo	1620.		
39	Cfr.	P.M.	SOGLIAN,	Tra	‘Historia’	e	politica:	Comino	Ventura	e	i	‘troubles	de	France’	(1593),	in	«Biblio-
thèque	d’Humanisme	et	Renaissance»,	LXVIII,	2006,	pp.	307-319;	G.	SAVOLDELLI,	Comino	Ventura.	An-
nali	tipografici	dello	stampatore	a	Bergamo	dal	1578	al	1616,	Olschki,	Firenze	2011;	Comino	Ventura.	
Tra	lettere	e	libri	di	lettere	(1579-1617),	a	cura	di	G.	Savoldelli	e	R.	Frigeni,	Olschki,	Firenze	2017.		
40 	Fondamentale	M.	FIRPO,	Vittore	 Soranzo	 vescovo	 ed	 eretico.	 Riforma	 della	 Chiesa	 e	 Inquisizione	
nell’Italia	del	Cinquecento,	Laterza,	Roma-Bari	2006.	
41	H.	TASSO,	Espositione	della	oratione	di	Christo.	Detta	altramente	dominicale.	Seguendo	pero	esso	la	
mente	del	diuino	Giouan	Pico	Mirandolano,	Domenico	&	Gio.	Battista	Guerra,	Venezia	1578.	L’operetta	
di	Giovanni	Pico	(Expositio	singularis	in	Orationem	Dominicam),	contemporanea	a	quelle	di	Savona-
rola	sul	Pater	Noster	(1490-1492),	circolò	sia	grazie	all’edizione	degli	Opera	omnia	curata	post-mor-
tem	dal	nipote	Gianfrancesco,	sia	come	testo	singolo	(così	fu	pubblicato	a	Bologna	ancora	negli	anni	
Trenta	del	Cinquecento),	 inizialmente	per	 impulso	di	Benivieni,	che	lasciò	manoscritta	una	tradu-

zione	del	testo	ora	edita	in	O.	ZORZI	PUGLIESE,	Girolamo	Benivieni,	amico	e	collaboratore	di	Giovanni	



	
	

VINCENZO	LAVENIA	
	
	

	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 181	

	

1497	da	un	altro	savonaroliano	noto	ai	circoli	intellettuali	bolognesi:	si	allude	a	Gian	
Francesco	Pico,	nipote	del	più	celebre	filosofo.42	Verrebbe	da	dire	che,	senza	alcun	
richiamo	alle	più	recenti	correnti	eterodosse,	Ercole	abbia	cercato	in	una	stagione	
spirituale	e	culturale	precedente	–	quella	di	 fine	Quattrocento	e	di	 inizio	Cinque-
cento;	delle	confraternite,	di	Savonarola	e	dei	culti	cittadini	–	le	fonti	per	saziare	un	
autentico	desiderio	di	parlare	di	religione,	e	di	parlarne	da	laico.	Del	resto,	prima	di	
volgarizzare	Polanco	Tasso	pubblicò	un’orazione	per	la	confraternita	del	SS.	Croci-
fisso,	collocata	nella	chiesa	bergamasca	di	S.	Defendente.43	In	un	utile	articolo,	Rho-
des	si	è	chiesto	perché	mai	Ercole	ambisse	a	chiamarsi	“filosofo”	e	non	invece	lette-
rato.44	La	risposta,	forse,	è	che	quell’appellativo,	un	po’	‘antiquario’,	lo	intrigava	per-
ché	nelle	vesti	di	filosofo	egli	riteneva	di	potere	trattare	di	fede,	senza	preoccuparsi	
delle	barriere	erette	fra	i	chierici	e	i	laici	dalla	Chiesa	tridentina.	

	
	
4.	Riscrittura	e	citazioni	
	
Come	ci	racconta	Calvi,	Ercole	morì	a	Bergamo	il	6	agosto	del	1613,	nel	giorno	

della	trasfigurazione	di	Cristo.45	Il	confortatore	era	apparso	nel	1595	per	i	tipi	di	Co-
mino	Ventura,	che	nello	stesso	anno	aveva	pubblicato	lo	Specchio	di	guerra	del	pre-

	
	
Pico	della	Mirandola:	la	sua	traduzione	inedita	del	commento	al	‘Pater	noster’,	in	«Bibliothèque	d’Hu-
manisme	et	Renaissance»,	LXV,	2003,	pp.	347-369:	360-369.	Seguirono	 la	 traduzione	di	Girolamo	

Redini	(1523)	e	più	tardi	altre	edizioni	in	lingua	italiana	veicolate	insieme	con	gli	scritti	di	Celio	Se-

condo	Curione	e	di	Erasmo:	G.	MURANO,	L’‘Expositio’	del	‘Pater	noster’	di	Giovanni	Pico	della	Mirandola.	
Le	prime	edizioni	e	la	traduzione	di	Girolamo	Benivieni	per	le	monache	di	S.	Gaggio,	in	«Quaderni	di	
storia	religiosa	medievale»,	XXV,	2022,	pp.	289-306.	Se	non	erro,	quella	di	Ercole	fu	la	prima,	pur	

manipolata,	edizione	post-tridentina	del	 testo	di	Pico.	Vedi	anche	A.	PROSPERI,	Preghiere	di	eretici:	
Stancaro,	Curione	e	il	’Pater	noster’,	ora	in	ID.,	Eresie,	Quodlibet,	Macerata-Roma	2021,	pp.	391-411.	
42	H.	TASSO,	Il	confortatore,	Comino	Ventura,	Bergamo	1592,	pp.	46,	57.	Sul	testo	di	Pico	vedi	almeno	
L.	PAPPALARDO,	Le	strategie	dell’apologetica	cristiana	nelle	opere	giovanili	di	Gianfrancesco	Pico	della	
Mirandola:	il	‘De	studio	divinae	et	humanae	philosophiae’,	in	«Archivio	di	storia	della	cultura»,	XXIV,	
2011,	pp.	3-30.		
43	H.	TASSO,	Essercitii	et	premii	de’	confrati	del	Santissimo	Crocifisso	residenti	nella	chiesa	di	S.	Difendo	
in	Bergamo.	Con	nove	discorsi	e	una	oratione,	contenuti	nella	prima	parte,	fatti	per	loro	consolatione	et	
instanza,	Comino	Ventura,	Bergamo	1592.	La	confraternita,	che	venerava	un’immagine	del	Crocifisso,	
era	stata	eretta	nel	1588	e	aggregata	all’arciconfraternita	del	SS.	Crocifisso	della	chiesa	di	San	Mar-

cello	al	Corso	di	Roma.	
44	D.E.	RHODES,	Le	opere	di	Ercole	Tasso.	Studio	bibliografico,	in	Studi	sul	Rinascimento	italiano	in	me-
moria	di	Giovanni	Aquilecchia,	a	cura	di	A.	Romano	e	P.	Procaccioli,	Vecchiarelli,	Manziana	2005,	pp.	
271-281.		
45	D.	CALVI,	Scena	letteraria	degli	scrittori	bergamaschi	[…]	parte	prima,	figliuoli	di	Marc’Antonio	Rossi,	
Bergamo	1664,	pp.	324-327.	



	
	

VISIONI	DEL	CONFORTO	IN	ERCOLE	TASSO
	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 182	

	

dicatore	e	frate	minore	Francesco	Panigarola	e	la	seconda	e	terza	parte	delle	Rela-
tioni	universali	di	Giovanni	Botero.	Un	sonetto	di	Giovan	Battista	Licino,	tramite	col	
cugino	Torquato,	figurava	in	apertura	del	testo	del	meno	noto	dei	Tasso.		

Rivolgendosi	al	lettore	(un	lettore	laico,	non	chierico:	«a	voi	ultimamente	vicini	
miei	lo	indirizzo,	et	non	a	curati,	di	cui	si	pare,	che	questo	ufficio	più	sia	proprio»),46	
Ercole	riferì	di	essere	rimasto	turbato	dalla	recente	morte	del	fratello	Cristoforo,	che	
l’aveva	spinto	a	scrivere	un’opera	utile	per	i	familiari	e	per	le	persone	più	care	sgo-
mente	al	pensiero	di	lasciare	la	vita	terrena	e	di	presentarsi	al	cospetto	di	Dio.	Di	qui	
la	scelta	di	rimaneggiare	la	Methodus,	«sola	e	sicura	tiriaca»	per	affrontare	bene	il	
trapasso;	un	utile	«trattato	nel	quale	sotto	la	persona	di	Giovanni	Polanco	ammae-
strante	huomo	idiota	si	prova	d’insegnare	i	modi,	che	si	debbono	tenere	per	incami-
nare	a	Dio	qualunque	Christiano	creduto	dover	morire».	Ma	Tasso	aveva	inteso	spin-
gersi	oltre	la	mera	traduzione,	dicendo	di	essersi	comportato	non	come	«interprete»	
del	teologo	gesuita,	ma	come	«oratore».	La	sua	fatica,	precisò,	era	stata	ispirata	an-
che	dalla	«prattica»	di	confortatore	esercitata	a	Bergamo;	inoltre	egli	faceva	ora	ri-
ferimento	a	«importantissimi	essempi»	e	«introdotte	auttorità»	mai	 citate	da	Po-
lanco,	per	rendere	lo	scritto	alquanto	diverso	dall’originale	Methodus.		

Accettando	la	sfida	lanciata	da	Ercole,	rivolta	«a	chi	piacesse	di	conferir	i	testi	
infra	di	loro»,	proviamo	a	rilevare	le	varianti	tra	l’opera	del	gesuita	e	Il	confortatore,	
senza	ignorare	che	sin	dal	proemio	compaiono	riferimenti	non	scontati	a	«essempi»	
precedenti	di	appropriazione	e	rimaneggiamento	di	scritti	altrui:	non	solo	le	Storie	
antiche	di	Giustino	basate	su	quelle	di	Pompeo	Trogo	(l’Epitoma	Historiarum	Philip-
picarum),47	ma	anche	le	Vite	de’	santi	stilate	sulla	scorta	di	Alvise	Lippomano	dall’ex	
eterodosso	Gabriele	Fiamma	(figlio	di	un	bergamasco)48	e	il	dialogo	Della	cura	fami-
gliare	in	cui	Sperone	Speroni	aveva	ridato	voce	all’empio	Pomponazzi.49	
	
	
46	E.	TASSO,	Il	confortatore	cit.,	«A’	suoi	vicini	amorevoli».	
47	Tasso	può	avere	avuto	presente	 l’edizione	di	Giolito	 (GIUSTINO	HISTORICO,	Nelle	historie	di	Trogo	
Pompeo,	tradotto	per	Thomaso	Porcacchi,	Gabriel	Giolito	de’	Ferrari,	Venezia	1561)	o	un	più	recente	
volgarizzamento:	ID.,	Ne	le	historie	esterne	di	Trogo	Pompeo,	tradotto	dal	Sig.	Bartolomeo	Zucchi,	Mu-
schio,	Venezia	1590.		
48	G.	FIAMMA,	Le	vite	de’	santi,	diuise	in	XII	 libri;	fra’	quali	sono	sparsi	più	discorsi	intorno	alla	vita	di	
Christo:	con	le	annotazioni	sopra	ciascuna	d’esse,	che	espugnano,	&	conuincono	le	heresie,	e’	rei	costumi	
de’	moderni	 tempi,	2	voll.,	heredi	di	Pietro	Deuchino,	Venezia	1581-1583.	Tasso	osservava	giusta-
mente	che	la	fonte	di	Fiamma	erano	state	le	Sanctorum	priscorum	Patrum	vitæ	pubblicate	in	più	vo-
lumi	da	Lippomano.	 Su	Fiamma	vedi	E.	BONORA,	Giudicare	 i	 vescovi.	 La	definizione	dei	poteri	nella	
Chiesa	postridentina,	Laterza,	Roma-Bari	2007,	ad	indicem.		
49	La	prima	edizione	dei	Dialoghi	di	Speroni	–	com’è	noto,	strettamente	legato	alle	vicende	di	Ber-
nardo	e	Torquato	Tasso	–	è	del	1542.	Ercole,	con	ogni	probabilità,	faceva	riferimento	all’ultima	edi-

zione	 disponibile,	 prima	 che	 sull’opera	 aleggiassero	 sospetti	 di	 eterodossia:	 S.	 SPERONI,	 Dialogji.	
Nuouamente	 ristampati,	&	 con	molta	 diligenza	 riueduti,	&	 corretti,	 Comin	da	Trino,	Venezia	 1564	
(anno	dell’Indice	tridentino).	Il	dialogo	Della	cura	famigliare,	che	Speroni	disse	di	avere	composto	
rimaneggiando	le	istruzioni	del	Peretto	destinate	alla	figlia	in	vista	di	una	felice	vita	nuziale,	è	ai	foll.	

48v-61v.	Bisognò	attendere	il	1596	(l’anno	seguente	alla	stampa	de	Il	confortatore)	perché	per	i	tipi	



	
	

VINCENZO	LAVENIA	
	
	

	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 183	

	

Ercole	conservò	la	struttura	originale	del	testo	di	Polanco,	ripartito	in	venti	ca-
pitoli,	ma	nel	Confortatore	divise	la	materia	della	Methodus	in	tre	parti:	la	prima	de-
dicata	ai	moribondi	infermi;	la	seconda	allo	spegnimento	delle	tentazioni	e	degli	af-
fetti	terreni;	la	terza	al	conforto	dei	condannati	a	morte	(in	realtà,	come	nel	libro	del	
gesuita,	solo	il	«ragionamento»	XVIII	trattava	di	quanti	erano	destinati	alla	pena	ca-
pitale).	Soprattutto,	ribadì	più	volte	di	rivolgersi	non	solo	al	chierico,	ma	anche	al	
laico	a	cui	spettava	il	compito	di	consolare	il	moribondo.	Non	comportarti	«mai	a	
guisa	di	ammaestrante»,	ammonì,	ma	parla	con	dolcezza,	come	«rammemoratore	
loro	di	ciò	che	eglino	[cioè	i	moribondi]	assai	meglio	di	te	sanno».50	Il	doppio	desti-
natario	dell’opera	è	evidente	nelle	pagine	sul	sacramento	della	confessione,	in	cui	
Tasso	ridusse	la	parte	dedicata	da	Polanco	alla	casistica	dei	peccati	(ma	senza	tra-
scurare	 i	 canoni	 che	vietavano	 l’assistenza	medica	e	 l’assoluzione	dell’eretico	oc-
culto,	ribaditi	da	Pio	V),51	riformulò	le	parole	del	gesuita	e	interloquì	anche	con	il	
potenziale	confortatore	laico.	Come	il	sacerdote,	egli	doveva	esortare	il	moribondo	
a	sgravare	la	coscienza,	ma	–	aggiunse	–	«sè	 ò	 tu	non	fussi	confessore,	 ò	allui	più	
piacesse	valersi	d’altri,	vuolsi	compiacernelo,	&	essergliene	sollecito	procuratore».52	

Come	i	chierici,	il	confratello	laico	doveva	rivolgersi	all’anima	infragilita	senza	
eccedere	con	la	pedagogia	della	paura,	invitandola	alla	contrizione	(non	alla	mera	
attrizione)	ed	esortandola	a	confidare	nella	misericordia	di	Dio	e	nel	sacrificio	di	
Cristo.	«Discoprendo	tu	pian	piano	la	natura	dell’huomo	–	sono	parole	di	Tasso,	as-
senti	in	Polanco	–,	lo	andrai	[…]	secondando,	&	consolando	intanto,	che	te	ne	acquisti	
la	beniuolenza	per	modo,	che	tu	poi	alle	cose	dell'anima	seco	entrando,	&	sij	più	di	
voglia	vdito,	&	con	meno	difficoltà	creduto	&	vbidito:	alle	quali	finalmente	passarai	
con	quella	modesta	 libertà,	 che	 la	professione	ricerca».53	Aggiungendo	ai	margini	
numerosi	riferimenti	alla	Scrittura	e	alla	patristica,	in	particolare	a	quella	greca	(Cri-

	
	
di	Meietti,	a	Venezia,	comparisse	una	nuova	edizione	dei	Dialogi	di	Speroni,	dopo	che	era	stato	licen-
ziato	l’Indice	sisto-clementino.	Nell’impossibilità	di	dare	conto	della	bibliografia,	mi	limito	a	rinviare	

a	A.	COTUGNO,	Così	parlò	Pomponazzi?	Il	Peretto	di	Sperone	Speroni,	in	«Lingua	e	Stile»,	LIX,	2024,	pp.	
189-207.	
50	E.	TASSO,	Il	confortatore	cit.,	p.	7.	
51	Ercole	precisò	che	nel	caso	in	cui	il	prete	fosse	assente	il	laico	poteva	ascoltare	la	confessione	di	
un’anima	prossima	a	spirare	senza	azzardarsi	ad	assolverla	(«Ragionamento	XVI»,	 ivi,	p.	124).	Sul	
divieto	canonico	di	curare	gli	eretici	scomunicati,	vedi	«Ragionamento	XVII»,	p.	126	(più	avanti	si	ac-
cenna	anche	all’eventualità	che	il	moribondo	abbia	contratto	un	patto	con	il	diavolo,	p.	127).	Per	le	

norme	 che	 vietavano	 ai	 medici	 di	 assistere	 i	 moribondi	 sospetti	 di	 eresia	 prima	 dell’intervento	

dell’autorità	ecclesiastica	(breve	Super	gregem	dominicum	di	Pio	V,	1566,	che	riprese	le	disposizioni	
del	Laterano	IV	e	i	decreti	del	I	concilio	provinciale	milanese	convocato	da	Carlo	Borromeo),	cfr.	A.	
PROSPERI,	Tribunali	della	coscienza.	Inquisitori,	confessori,	missionari,	Einaudi,	Torino	1996,	p.	469.		
52	E.	TASSO,	Il	confortatore	cit.,	p.	12.	
53	Ivi,	p.	8.	



	
	

VISIONI	DEL	CONFORTO	IN	ERCOLE	TASSO
	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 184	

	

sostomo,	Damasceno,	Basilio,	il	Nazianzeno),	oltre	che	alla	cultura	monastica	bene-
dettina	 (Francisco	Ruiz	 de	 Valladolid),54	ad	 autori	 come	 Jean	Gerson,55	Pietro	 da	
Lucca,56	Ermete	Trismegisto	[!]	e	Girolamo	Cardano,57	ma	non	alla	scolastica,	Tasso	
arricchì	la	Methodus,	senza	modificarne	troppo	le	parti	dedicate	ai	testamenti,	agli	
obblighi	morali	e	materiali	di	restituzione	e	a	quelli	di	riconciliazione	con	il	prossimo	
(il	malato	farà	«pace	avanti	ch’egli	muoia»).58	Egli	si	limitò	a	suggerire	qualche	esem-
pio	di	carità	assente	nella	Methodus	(Chiara	da	Montefalco)59	e	rimosse	un	passo	si-
gnificativo	in	cui	Polanco,	sulla	scorta	delle	Costituzioni,	aveva	consigliato	ai	gesuiti,	
destinatari	della	Methodus,	di	non	mettere	mano	direttamente	alla	stesura	delle	ul-
time	volontà	dei	malati,60	per	evitare	sospetti	e	accuse	di	avidità	contro	la	Compa-
gnia	(nonostante	le	cautele	della	gerarchia,	per	tutta	l’epoca	moderna	i	padri	igna-
ziani	sarebbero	stati	bersaglio	di	una	‘leggenda	nera’	fondata	sul	loro	presunto	ap-
petito	per	i	beni	materiali,	che	si	sarebbe	palesato	nell’atto	in	cui	assistevano	i	mo-
ribondi,	soprattutto	le	donne	di	status	vedovile).61	

Le	pagine	in	cui	la	riscrittura	appare	più	evidente	sono	quelle	dedicate	alla	cura	
della	famiglia,	in	cui	Tasso	invitò	il	confortatore	a	ricordare	al	moribondo	il	dovere	
di	provvedere	alla	moglie,	esortandola	a	occuparsi	della	futura	istruzione	dei	figli	
«ne	costumi,	&	nelle	scientie».62	Quanto	alla	sepoltura,	nel	loro	dialogo	finale	con	i	
morituri,	i	confratelli	non	dovevano	focalizzarsi	sulle	disposizioni	circa	i	riti	di	se-
poltura	perché,	per	Tasso,	anche	 i	nobili	non	dovevano	ricercare	alcuna	 forma	di	
esibizione	o	pompa	eccessiva,	per	non	manifestare	nel	trapasso	«niun’altro	disegno,	
ò	fine	fuor	della	protesta	della	fede	&	del	soccorso	spirituale	che	quindi	s'attende	&	
si	consegue».63	È	all’esempio	dei	martiri,	e	soprattutto	al	Cristo	crocifisso,	che	il	mo-
ribondo	dovrà	rivolgere	la	mente,	schivando	il	doppio	pericolo	di	confidare	troppo	
nelle	buone	opere	o,	al	contrario,	nell’infinita	misericordia	del	Creatore.64	

	
	
54	Ivi,	p.	94.	
55	Ivi,	p.	115.	
56	Il	suo	nome	chiude	il	volume,	ivi,	p.	164.	
57	Ivi,	pp.	79,	149-150	(di	Cardano	si	cita	il	De	consolatione).	
58	Ivi,	p.	16.	
59	Ivi,	p.	46.	
60	J.	POLANCUS,	Methodus	cit.,	fol.	15r:	«Quanuis	autem	dirigere	testatorem,	vt	dictum	est,	opus	sit	ma-
gnæ	pietatis,	nostri	tamen	propter	constitutionem,	quæ	id	prohibet,	&	propter	rationem	quæ	ipsius	

constitutionis	causa	fuit,	testamentis	condendis	interesse	non	debent:	&	minus	vtique	ad	eleemosy-

nas	vel	legata	nobis	relinquenda,	aut	iis	qui	ad	nos	pertinent,	morituros	exhortari,	nostris	licebit».		
61	Vedi	S.	PAVONE,	Le	astuzie	dei	gesuiti.	Le	false	‘Istruzioni	segrete’	della	Compagnia	di	Gesù	e	la	pole-
mica	antigesuita	nei	secoli	XVII	e	XVIII,	Salerno	Editrice,	Roma	2000.	
62	E.	TASSO,	Il	confortatore	cit.,	p.	17.	
63	Ivi,	p.	18.	
64	Tasso	rese	il	titolo	del	capitolo	XIV	della	Methodus	(«Quomodo	iuvandi	sint,	qui	contrarijs	malis	
tenentur,	praesumptionis	et	nimiae	confidentiae»)	con	le	seguenti	parole:	«Di	quegli,	che	o	troppo	de	

lor	opre,	o	troppo	de	la	misericordia	divina	confidano»,	ivi,	p.	109.	



	
	

VINCENZO	LAVENIA	
	
	

	

	

	
SINESTESIEONLINE,	49	|	2025	 185	

	

Trattando	poi	dei	condannati	a	morte	(«Ragionamento	XVIII»),	Tasso	aggiunse	
alle	pagine	di	Polanco	qualche	riferimento	alla	prassi	italiana	del	conforto	(«usasi	
anchora	per	alcuni	confessori,	&	per	mia	openione	con	molta	prudenza,	di	servirsi	
di	quella	medesima	determinatione	di	morte,	che	fatta	è	già	giuditialmente	contra	
del	moribondo,	per	penitenza	sacramentale	della	confessione»),65	invitando	i	suoi	
confratelli	a	presentarsi	in	coppia	per	annientare	la	disperazione	dell’anima	desti-
nata	al	patibolo	(più	facile	farlo	con	i	nobili,	precisò);	aiutarlo	a	disporre	dei	suoi	
beni;	allontanarlo	da	sentimenti	di	vendetta	o	di	odio	per	i	testimoni,	 i	giudici	o	 i	
carnefici;	 esortarlo	 a	 “scolpare”	 gli	 innocenti	 accusati	 ingiustamente	 di	 un	 reato;	
porsi	come	barriera	tra	i	familiari	e	il	condannato	negli	ultimi	istanti	(non	«vegga	né	
oda	alcuno	di	suo	sangue»),66	consolando	però	i	parenti	dopo	l’esecuzione	del	loro	
caro.	Sono	le	parti	in	cui	il	volgarizzamento	risulta	più	vivido,	come	nel	punto	in	cui	
si	biasimavano	i	confratelli	che	manifestavano	troppa	fretta	di	accompagnare	il	con-
dannato	al	patibolo	(mai,	scrisse	Tasso,	formulare	pensieri	come	questi:	«Bè	che	fac-
ciamo,	perché	tanto	indugio?	Egli	è	hormai	tempo,	che	andiamo:	caminate,	che	c'è	
altro	anchora	che	fare:	hora	è	costui	in	bona	dispositione,	&	Dio	sà	se	ci	sarà	da	quı	̀
à	poco:	sarebbe	pur	meglio	di	spedirsene,	&	liberarlo	da	tanta	malinconia»).67	

In	conclusione,	se	Il	confortatore	non	ebbe	una	grande	circolazione	(quella	del	
1595	rimase	la	sola	stampa,	attestata	in	poche	biblioteche),	è	forse	per	i	caratteri	di	
un	testo	a	suo	modo	pretenzioso;	uscito	dalla	penna	di	un	laico	che	osava	trattare	di	
fede	in	piena	epoca	della	Controriforma;	partorito	dallo	sforzo	di	un	“filosofo”	che	
citava	autori	come	il	Peretto,	Cardano,	i	predicatori	di	inizio	Cinquecento	e	alcuni	
esponenti	della	tradizione	savonaroliana,	con	un’implicita	nostalgia	per	una	realtà	
urbana	popolata	di	confraternite	meno	sorvegliate	che	non	era	affatto	quella	del	suo	
tempo.	Per	di	più	–	ma	questo	Tasso	si	guardò	bene	dal	dirlo,	o	non	lo	seppe	–	la	sua	
non	era	nemmeno	la	prima	versione	italiana	della	Methodus,	che	poco	dopo	la	sua	
editio	princeps,	e	sempre	a	Macerata,	era	stato	compendiato	da	una	mano	ignota	per	
aiutare	i	moribondi,	e	soprattutto	i	condannati	al	patibolo,	a	spirare	piamente.68	

	
	

	
	
65	Ivi,	p.	143.	
66	Ivi,	p.	148.	
67	Ivi,	p.	145.	
68	Avvertimenti	per	confortar	&	aiutar	coloro	che	sono	condannati	a	morte	per	giustitia.	Raccolti	dalla	
lunga	prattica	et	isperienza	d’alcuni,	che	in	ciò	si	sono	essercitati.	Et	cavati	dal	trattato	d’aiutar	a	ben	
morire	del	Reverendo	Padre	Giovan	di	Polanco,	della	Compagnia	di	Giesù,	Sebastiano	Martellini,	Mace-
rata	1576.	


